### **Educational Measurement and Evaluation Studies**



Print ISSN: 2476-2865

Online ISSN: 2783-0942

# Designing and Validating an Optimal Model for Religious and Moral Development Curriculum with an Emphasis on the Junior High School

#### Azar Abbaszadeh<sup>1</sup>, Shahram Ranjdoust <sup>2</sup>, Mohammad Azimi <sup>3</sup>.

- 1. Ph.D. Student in Curriculum Development, Marand Branch, Islamic Azad University, Marand, Iran, e-mail: a.abaszadeh65@gmail.com
- 2. Curriculum Development Department, Marand Branch, Islamic Azad University, Marand, Iran, (Corresponding author), e-mail: dr.ranjdoust@gmail.com
- 3. Assistant Professor, Department of Educational Sciences, Farhangian University, Tehran, Iran, e-mail: Mohamadazimi19861986@gmail.com

| Article Info      | ABSTRACT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Article Type:     | Objective: The present research aims to design and validate an optimal mattern for                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Research Article  | religious and moral development curriculum with an emphasis on the junior high school. <b>Methods:</b> In this study, the exploratory mixed method was used. First, by studying                                                                                                                                                               |
|                   | the theoretical and experimental background, the desired model of religious and moral development curriculum was designed based on the Acker model, and then, with the                                                                                                                                                                        |
| Received:         | help of experts, their agreement on the model was determined. The statistical population for model design was written documentation, world experiences, research literature on                                                                                                                                                                |
| 2020/10/14        | teaching religious and moral concepts, developmental psychology and developmental characteristics of students. The study population to validate the proposed model was                                                                                                                                                                        |
| Revised:          | masters and specialists in the fields of educational sciences, curriculum development,                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 2021/12/22        | Islamic education, Islamic ethics and education, and psychology, with having some criteria such as having a doctoral degree, writing and translating books and publishing scientific                                                                                                                                                          |
| Accepted:         | research articles. The sampling method was criterion-based at each stage, and sampling continued until theoretical saturation achieved. The data collection tool was a researcher-                                                                                                                                                            |
| 2021/12/26        | made questionnaire to provide a template, take a note and validate the template. Data analysis method was model synthesis for model presentation and descriptive quantity for                                                                                                                                                                 |
| Published online: | model validation.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 2021/12/27        | <b>Results:</b> According to the findings of this study, the model was designed based on ten curriculum elements, including logic, objectives, Content, learning activities, teacher role, resources, grouping, time, place and evaluation. In model validation, 100% of the experts confirmed the general coordinates of the proposed model. |
|                   | Conclusion: It can be concluded that there is a logical relationship between the curriculum elements of religious and moral development, and the model has a regular and logical course in terms of ten curriculum elements and has the necessary comprehensiveness and integration.                                                          |
|                   | <b>Keywords:</b> Model design, Validation, Curriculum, Religious development, Moral development, Junior high school.                                                                                                                                                                                                                          |

**How to Cite:** Abbaszadeh, Azar; Ranjdoust, Shahram; Azimi, Mohammad. (2021). Designing and Validating an Optimal Model for Religious and Moral Development Curriculum with an Emphasis on the Junior High School. *Educational Measurement and Evaluation Studies*, 11 (35), 69-95 pages. DOI:10.22034/EMES.2021.249162

© The Author(s).

Publisher: National Organization of Educational Testing (NOET)



# مطالعات اندازه گیری و ارزشیابی آموزشی

شاپا چاپی: ۲۸۶۵-۲۲۴۶ شاپا الکترونیکی: ۲۲۸۳-۲۷۸۳

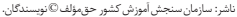
# طراحی و اعتباریابی الگوی مطلوب برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی با تأکید بر دوره اول متوسطه

## آذر عباسزاده'، شهرام رنجدوست'، محمد عظیمی

۱. دانشجوی دکتری تخصصی برنامهریزی درسی، واحد مرند، دانشگاه آزاد اسلامی، مرند، ایران. a.abaszadeh65@gmail.com ۲. گروه برنامهریزی درسی، واحد مرند، دانشگاه آزاد اسلامی، مرند، ایران (نویسنده مسئول) Mohamadazimi19861986@gmail.com ۳. استادیار، گروه علوم تربیتی، دانشگاه فرهنگیان، تهران، ایران. Mohamadazimi19861986

| چکیده                                                                                                                                                                                      | اطلاعات مقاله |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| <b>هدف</b> : هدف از اجرای پژوهش حاضر، طراحی و اعتباریابی الگوی مطلوب برنامه درسی                                                                                                           | نوع مقاله:    |
| رشد دینی و اخلاقی با تأکید بر دوره اول متوسطه است.<br><b>روش پژوهش:</b> در این پژوهش، از روش آمیخته اکتشافی بهره گرفته شد. نخست با مطالعه پیشینه                                           | مقاله پژوهشی  |
| نظری و تجربی، الگوی مطلوب برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی، بر اساس مدل اکر طراحی شد و سپس                                                                                                    |               |
| به کمک نظر خبرگان، میزان توافق آنان در خصوص الگو مشخص شد. جامعه آماری برای طراحی الگو،                                                                                                     | دریافت:       |
| اسناد مکتوب، تجارب جهانی، پیشینهها در رابطه با آموزش مفاهیم دینی و اخلاقی، روان شناسی رشد                                                                                                  | 1444/04/14    |
| و ویژگیهای رشدی دانش آموزان بود. جامعه مورد بررسی برای اعتباریابی الگوی پیشنهادی، استادان<br>و متخصصان رشته علوم تربیتی، برنامهریزی درسی، تعلیموتربیت اسلامی، اخلاق و معارف اسلامی         | اصلاح:        |
| و متحصصان رسته علوم تربیتی، برنامهزیری درسی، تعلیموتربیت استرمی، احتراق و معارف استرمی<br>و روان شناسی با معیارهایی از جمله داشتن مدرک تحصیلی دکتری تخصصی، تألیف و ترجمه کتاب و            | 14/1./.1      |
| انتشار مقالههای علمی پژوهشی بوده است. روش نمونه گیری در هر مرحله، ملاک محور بود. ابزار                                                                                                     | پذیرش:        |
| گردآوری داده ها برای ارائه الگو، فیش برداری و برای اعتباریابی الگو از پرسشنامه محقق ساخته بود. روش                                                                                         | 14/1./.0      |
| تجزیهوتحلیل دادهها برای ارائه الگو، سنتزپژوهی و برای اعتباریابی الگو، کمی توصیفی بود.<br><b>یافتهها:</b> با توجه به یافتههای این پژوهش، الگوی مورد نظر بر اساس ده عنصر برنامه درسی، اعم از | انتشار:       |
| یا در اما به بوربه به یا دادگی پی پروسی، نقش معلم، منابع، گروهبندی، زمان، مکان و ارزشیابی،<br>منطق، هدفها، محتوا، فعالیتهای یادگیری، نقش معلم، منابع، گروهبندی، زمان، مکان و ارزشیابی،     |               |
| طراحی شد. در اعتباریابی الگو، همه متخصصان، مختصات کلی الگوی پیشنهادی را تأیید کردند.                                                                                                       | 14/1./.5      |
| نتیجه گیری: ازاین رو، می توان نتیجه گرفت که بین عناصر برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی، ارتباط                                                                                                |               |
| منطقی وجود داد و الگو از نظر ده عنصر برنامه درسی دارای سیر منظم و منطقی است و از جامعیت و                                                                                                  |               |
| یکپارچگی لازم برخوردار است.<br>یکپارچگی لازم برخوردار است.                                                                                                                                 |               |
| یپچرپ می درېږر طوره ارست.<br><b>واژگان کلیدی</b> : طراحی الگو، اعتباریابی، برنامه درسی، رشد دینی، رشد اخلاقی، دوره اول متوسطه                                                              |               |

استناد: عباس زاده، آذر؛ رنجدوست، شهرام؛ عظیمی، محمد (۱٤٠٠). طراحی و اعتباریابی الگوی مطلوب برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی با تأکید بر دوره اول متوسطه. فصلنامه مطالعات اندازه گیری و ارزشیابی آموزشی، ۲۱(۳۵)، ۹۰–۲۹ صفحه، DOI:10.22034/EMES.2021.249162





#### مقدمه

در نظام تربیتی کشور ایران، از تربیت اسلامی صحبت می شود و نظام تعلیم و تربیت ما خصیصه اسلامی بودن دارد. از آنجاکه فرهنگ کشور ما، فرهنگی دینی و اسلامی است، تربیت ما به یک معنا، دینی خواهد بود (باقری، ۱۳۹۵). افزون بر این، تربیت دینی می تواند اثرات قوی در زندگی کودکان داشته باشد؛ ارتباطات اجتماعی آنها را تقویت کند و راه ارتباط با خویشتن و رفتارهایشان را تنظیم نماید (عزیزی، ۱۳۹۳). تربیت و رشد دینی شامل مجموعه اعمال عمدی و هدف دار، به منظور آموزش گزارههای معتبر یک دین به افراد دیگر است؛ به نحوی که آن افراد در عمل و نظر، به آن آموزه ها متعهد و پایبند شوند (سبحانی نژاد و همکاران، ۱۳۹۳). رشد و تربیت دینی به معنای هدایت انسان و شکوفایی گرایشهای فطری او است که می تواند در تقویت، شکل دهی و جهت بخشی بینش، انگیزش، احساسات، گرایشها، غرایز، رفتار و امور فطری سهم بسزایی ایفا کند (حافظی، ۱۳۹۶). تربیت دینی با آثاری همچون ارتباط با خدا، توجه به جهان آخرت، دوست داشتن نیکیها و مناجات با خدا و توکّل به او موجب رشد دینی می شود؛ رشد دینی و تقرب به خدا مهمتر از آرامش و نشاط است و درواقع هدف زندگی انسان مسلمان همان رشد دینی خدا بخواهد و این امر علاوه بر ایجاد جرئت و جسارت برای شکستن حصارهای تنگ مادّی، می آموزد که از خداوند بخواهد و این امر علاوه بر ایجاد جرئت و جسارت برای شکستن حصارهای تنگ مادّی، می آموزد که نشویم و هوسهای مختلف، ما را دستخوش نیازهای مختلف نکنند (اندیشه و همکاران، ۱۹۹۹).

همچنین، تربیت نسلی که به هنجارهای اخلاقی پایبند باشد و بتواند هم به عنوان عضوی مؤثر و سازگار با دیگر انسانها زندگی کند و هم به عنوان انسان بر خوردار از قابلیت تعالی، از تعاملات اجتماعی برای رشد فردی بهره ببرد، موضوعی است که پیشینه ای دیرینه دارد. شناسایی عوامل و سازوکارهای تأثیر این عوامل، در رشد اخلاقی، نخستین گام برای اقدام مؤثر در راستای رسیدن به این هدف تاریخی است (بوسلیکی، ۱۳۹۸). تربیت اخلاقی، عامل شکوفایی استعدادهای علمی و عملی اخلاقی است و پرورش شخصیتی آر استه به فضایل اخلاقی را مدنظر دارد. تربیت اخلاقی، نه تنها برای سعادیت اخروی انسان ضروری است، بلکه زندگی دنیایی را نیز سامان می دهد (وجدانی و همکاران، ۱۳۹۳). آموزش مباحث اخلاقی از آن جهت اهمیت دارد که می تواند باعث تقویت رشد اخلاقی شود و امکان دستیابی به راه حل مناسب در هنگام بروز مشکلات اخلاقی را تسهیل کند (خلجزاده، ۱۳۹۴). علاوه بر این، همراه با تربیت مناسب در هنگام بروز مشکلات اخلاقی را تسهیل کند (خلجزاده، ۱۳۹۴). علاوه بر این، همراه با تربیت کنی، تربیت اخلاقی هم صورت می گیرد و هر کس دین دار باشد اخلاقی هم خواهد بود؛ به عبارت دیگر، کارکرد تربیت دینی، تربیت اخلاقی است. دین، پدیده جامعی است که همه شئون حیات آدمی را در برمی گیرد که یکی از این شئون، شأن اخلاقی است. دین، پدیده جامعی است که همه شئون حیات آدمی را در برمی گیرد که یکی از این شئون، شأن اخلاقی است. در قانون اهداف و وظایف وزارت آموزش وپرورش

مصوب ۱۳۶۶ مجلس شورای اسلامی، در بخش هدفها نیز این پیوستگی بین تربیت دینی و اخلاقی دیده می شود. در بخش هدفهای اخلاقی این مصوبه به این موارد اشاره است شده:

- اهتمام به امور مسلمانان؛
- رشد فضایل اخلاقی و تزکیه دانش آموزان بر پایه تعالیم عالیه اسلام؛
- تبیین ارزشهای اسلامی و پرورش دانشآموزان بر اساس آنها (حسنی، ۱۳۹۵).

لازم به ذکر است در محتوای برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی باید به ویژگی مهم و حساس فراموضوعی بودن آن اشاره شود. منظور از فراموضوعی بودن این است که موضوعات درسی مجزا و مستقل و در کنار هم، تجارب یادگیری دانش آموزان را شکل می دهد. فهرست موضوعات درسی نشان دهنده رویکرد دیسپیلینی است. در همـه پایههای تحصیلی، درسهایی چون ریاضی، علوم، فارسی، قرآن، دینی و مطالعات اجتماعی، جزء عنوانهای اصلی درسی هستند که دانش آموزان برای ارتقای تحصیلی خوانده اند و تجربه کرده اند. ساختار برنامهریزی درسی، سازمان متولی برنامهریزی درسی، یعنی دفتر برنامهریزی درسی و تألیف کتابهای درسی نیز با این روح حاکم تناسب دارد (حسنی، ۱۳۹۵). برنامههای درسی و تربیتی باید به نقش فعال، داوطلبانه و آگاهانه فراگیر در فرایند یاددهــی ـ یادگیری و تربیت پذیری او توجه نماید و زمینه تقویت و توسعه روحیه پرسشگری، پژوهشگری، خلاقیت و کارآفرینی را در وی فراهم سازد (برنامه درسے ملی، ۱۳۹۱) زیرا نوجوانان امروز، عهده دار مسئولیتهای فردا خواهند بود؛ بنابراین، هرگونه سرمایه گذاری در جهت شـناخت عوامل مؤثر تربیت و ریشـههای مذهبی آنان درواقع یك سرمایه گذاری اساسی محسوب می شود که سلامت جامعه فردا را تضمین خواهد کرد (نصیری و همکاران، ۱۳۹۰). دوره سنبي دوازده تا پانزده سال، ايمان تركيبي عرفي، عموماً زماني آغاز مي شود كه انتقال به تفكر عمليات صوری امکان تأمل بر تفکرات شخصی و تجزیهوتحلیل تناقضات موجود در داستانها را امکان پذیر می کند (نیومــن۱، ۲۰۱۱). از نظــر هارمز، در این دوره ســنی، دانش آموزان دگرگونی وسـیعی در تفاســیر خود از هیئت خالقیت و درعین حال مخفی خدا نشان می دهند و از دین و مذهب عناصری را برمی گزینند که نیازهای آنان را ارضا کند (باهنر، ۱۳۹۴). همچنین، در خصوص فراگیران باید دو عامل نیازهای فراگیران و علايق فراگيران، مدنظر قرار گيرد. تايلر تربيت را فرايند تغيير الگوهاي رفتار (عواطف، احساســات، طرز تفکر، اعمال بارز و آشکار و ...) می داند. به این ترتیب، هدفهای تربیت باید متوجه این مسئله شود که در فراگیران رفتار مطلوب ایجاد کند (ملکی، ۱۳۹۴).

علاوه بر این، لازمه تربیت، شناخت روح، روان، توانایی و استعدادهای انسان است و به گفته برخی از صاحبنظران، تعلیموتربیت به صورتی که درخور مقام و موقع انسان باشد، مستلزم شناخت انسان و مقام

<sup>1.</sup> Neuman

و موقع او در مراحل تطوّر نوعی و فردی است (کاردان، ۱۳۹۵). در حالی که معلمان در آگاهی از ویژگیهای رشدی دانش آموزان، با دشواری های بسیاری روبه رو هستند. بر این اساس، معلمان و دست اندرکاران آموزشوپرورش بدون توجه به ویژگیهای رشدی دانش آموزان نخواهند توانست در امر تعلیموتربیت به موفقیتی درخور تحسین برسند، بنابراین، آموزش دانش آموزان نیز با مشکلاتی همراه خواهد بود (باهنر، ۱۳۹۴). همچنین، نظام آموزش ویرورش متمرکز است و معلمان در اداره کلاس، خودمختاری و استقلال کمتری دارند و مجبور به استفاده از کتابهای وزارت آموزش وپرورش هستند (هورنبرگ'، ۲۰۱۵). ازاینرو، انتخاب و طبقهبندی موضوعات تربیتی، متناسب با مراحل رشد و ویژگیهای دانش آموزان و نیازهای نظام تعلیموتربیت رسمی عمومی و جامعه، از راههای تعمیق تربیت و آداب اسلامی و تقویت اعتقاد به ارزشهای انقلاب اسلامی محسوب می شود. همچنین، مطابق سند تحول بنیادین آموزش ویرورش ایران، ساحتهای مندرج در فلسفه تعلیموتربیت در جمهوری اسلامی ایران (تعلیموتربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی، تعلیموتربیت زیباشـناختی و هنری، تعلیموتربیت اقتصـادی و حرفهای، تعلیموتربیت علمی و فناورانه) است. همین طور، فرایند تعلیموتربیت در تمام ساحتها شامل تعلیموتربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی، تعلیموتربیت اجتماعی و سیاسی، تعلیموتربیت زیستی و بدنی، تعلیموتربیت زیباشناختی و هنری، تعلیموتربیت اقتصادی و حرفهای، تعلیموتربیت علمی و فناورانه منطبق بر نظام معیار اسلامی، مبانی و ارزشهای برگرفته از قرآن کریم، سنت معصومین (علیهمالسلام) و عقل که تعلیموتربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی در آن محوریت دارد (سند تحول بنیادین، ۱۳۹۰).

لازم است برخی اصطلاحات اساسی در این پژوهش تعریف شود؛ ازجمله:

برنامه درسی: برنامه درسی به عنوان یک طرح یا برنامه زمان بندی به منظور اجرای منظم فعالیت ها تلقی می شود (رودی، ۱۳۹۷). علی شریعتمداری، برنامه درسی را به عنوان «کلیه تجارب، مطالعات، بحثها، فعالیت گروهی و فردی و سایر اعمالی می داند که شاگرد تحت سرپرستی و راهنمایی مدرسه انجام می دهد» (گوگانی، ۱۳۹۲).

الگوی برنامه درسی: منظور، شکل مدون یا ساختار برنامه درسی است. سازمان یا ساختار برنامه درسی درسی بهموجب دوگونه تصمیم گیری در سطوح مختلف به هنگام تدوین برنامه شکل می گیرد؛ سطح فراگیر یا عام که ناظر به تصمیم گیری در خصوص مبانی ارزشی است و سطح خاص یا جزئی که ناظر به تصمیم گیری تکنیکی و فنی در خصوص برنامه ریزی و چگونگی اعمال عناصر برنامه است. منظور از عناصر برنامه؛ هدفها، محتوی، روشهای تدریس، تجارب یادگیری، زمان، فضا، گروهبندی و ارزشیابی است (مهرمحمدی، ۱۹۲۸، ص ۱۹۳۸).

<sup>1.</sup> Hornburg

رشد دینی: منظور از رشد دینی، مجموعه اعمال عمدی و هدف دار، به منظور آموزش گزاره های معتبر یک دین به افراد دیگر است؛ به نحوی که آن افراد در عمل و نظر، به آن آموزه ها متعهد و پایبند شوند. رشد و تربیت دینی، علمی طبیعی یا انسانی است که از جهت گیری الهی بر خور دار باشد و در راستای هدف ها و انگیزه های دینی قرار گیرد (سبحانی نژاد و همکاران، ۱۳۹۳). رشد و تربیت دینی به معنای هدایت انسان و شکوفایی گرایش های فطری او است که می تواند در تقویت، شکل دهی و جهت بخشی بینش، انگیزش، احساسات، گرایش ها، غرایز، رفتار و امور فطری سهم بسزایی ایفا کند (حافظی، ۱۳۹۶).

رشد اخلاقی: منظور از رشد اخلاقی، نوعی تغییر است که قلمروهای عقلی، عاطفی و رفتاری را در برمی گیرد. عنصر عقلانی تربیت اخلاقی، معطوف به ایجاد درک اخلاقی برای بازشناسی امور خوب از بد است. به لحاظ عاطفی، تربیت اخلاقی، نظر به پرورش پاره ای از عواطف معین در شخص دارد و تربیت اخلاقی مستلزم عمل است و رفتار شخص باید جلوه درک و احساس اخلاقی باشد (حسنی و وجدانی، ۱۳۹۶). تربیت اخلاقی عبارت است از برانگیختن، بیدار کردن و تقویت صفات و فضایل انسانی و جلوگیری کردن از رشد صفات ناپسندی که مایه انحراف از حالات انسانی را فراهم می آورد (ملکی، و جلوگیری کردن از رشد صفات ناپسندی که مایه انحراف از حالات انسانی را فراهم می آورد (ملکی، ۱۳۹۴). رشد اخلاقی به فرایندی گفته می شود که افراد به ویژه کودکان از طریق آن، ارزشهای مربوط به رفتار خوب و رفتار بد را از جامعه خود دریافت کرده و آنها را درونی می سازند. از مفاهیم نزدیک به رشد اخلاقی، اجتماعی شدن است. اجتماعی شدن به فرایندی اشاره دارد که فرد از طریق نقشها، نگرشها و رفتارهایی را که جامعه از او انتظار دارد، به دست می آورد (بوسلیکی، ۱۳۹۸).

نظریههای بسیاری در مورد رشد دینی و اخلاقی ارائه شده است؛ ازجمله نظریه پیاژه در مورد رشد دینی؛ طبق این نظریه، کودک سه دوره رشدی را پشت سر می گذارد: ساخته پنداری اساطیری (چهار تا هفت سال)، ساخته پنداری فنی (هفت تا ده سال) و ناساخته پنداری (پس از یازده سال). در دوره چهار تا هفت سال، اصل وجود اشیاء مثل ماه، ابر و خورشید به بشر یا منبعی نورانی نسبت داده می شود؛ برای مثال، در شش سالگی اصل وجود خورشید را از خدا می داند که آتشی را در آسمان روشن کرده است. در دوره سنی هفت تا ده سال، توضیح طبیعی با یک راه حل ساخته پنداری همراه است؛ مثل اینکه کودک مطرح می کنید خورشید و ماه در اثر به هم آمیختن ابرها به وجود آمده اند که اصل وجود خود ابر از دودهای برخاسته از خانههای انسانها پدیدار شده است. در سنین پس از یازده سال، کودکان به توضیحات برخاسته از تفکر منطقی، طبیعی و علمی روی می آورند و در آن کارهای بشری و الهی با ریشه وجودی این برخاسته از تفکر منطقی، طبیعی و علمی روی می آورند و در آن کارهای بشری و الهی با ریشه وجودی این موجودات هیچ ارتباطی ندارد و نشئت گرفته از خود طبیعت هستند (باهنر، ۱۳۹۴). همین طور، نظریه رشد ایمانی فاولر یکی از مهم ترین نظریه های رشد معنوی و دینی است. فاولر، بر اساس داستان های زندگی مصاحبه شوندگان، یک پیش مرحله و شش مرحله رشد ایمانی را طراحی کرده است که در اینجا با زندگی مصاحبه شوندگان، یک پیش مرحله و شش مرحله رشد ایمانی را طراحی کرده است که در اینجا با زندگی مصاحبه شوندگان، یک پیش مرحله و شش مرحله رشد ایمانی را طراحی کرده است که در اینجا با

توجه به موضوع مقاله، به پیش مرحله و سه مرحله نخست این نظریه اشاره می شود. پیش مرحله: ایمان **نامتمایز؛ (طفولیت)؛** از دید فاولر، رشــد ایمانی زمانی که همگرایی زبان و تفکر بــه وجود آید و گفتار با غنای نمادهایش به کار گرفته شود، آغاز می شود. در این مرحله، شالوده رشد ایمانی قوی کودک به رابطه او با مراقبانش بستگی دارد. کودک اطمینان دارد که مراقبانش بهویژه مادر، وقتی گرسنه می شود برایش غذا می آورد و وقتی پوشاکش خیس یا کثیف می شود آن را عوض می کند. پیشبینی می شود در این دوره، تجارب متقابل مثل اعتماد، عشق ورزیدن و مراقبت شکل می گیرد. **مرحله نخست: ایمان شهودی و تصویری (از ۳ تا ۷ سـالگی)؛** در این مرحله تصورات کـودک نامحدود اسـت و او در طول این دوره تصاویر، احساسات مثبت و منفی قـوی و ماندگار ایجاد می کند که وقتی بالغ شـد باید آنها را طبقهبندی کند. تصورات و احساسات این دوره، دربردارنده حالتها، کارها و داستان هایی است که متأثر از افراد مهم زندگی کودک است. در طول این مرحله، کودک از مرگ، جنسیت و نهیهای مذهبی آگاه می شود. مرحله دوم: ایمان اسطورهای و واقعی (۷ سالگی و یساز آن)؛ در این مرحله کودک، توانایی درک روابط وسیله ـ هدف، طبقهبندی اشیاء، گرفتن دیدگاه دیگران و روایت داستان را دارد. خدا با اصطلاحات انسانی شرح داده می شود. خداوند، رحیم و مهربان دیده می شود و حس مقابله به مثل شدیدی در برابر انسانها دارد. افراد در این مرحله نمی توانند از ایمان خود پا پس بکشند و توانایی تأمل و اندیشیدن درباره آن را ندارند. گاهی مفهوم خداوند بر اساس مدل سازگار ـ مهربان اما فقط فرمانروا یا والد، ساخته می شود. کودک اغلب حسے از عدالت کیهانی را درک می کند و بر این باور است که خوبی یاداش داده می شـود و بدی تنبیه می شـود. مرحله سوم: ایمان ترکیبی ـ عرضی (نوجوانی و پساز آن)؛ در این مرحله، فرد شروع به ساختن اسطورههای شخصی می کند و داستان زندگی را بیان می کند که آمیخته با گذشته، حال و پیش بینی آبنده در یک تصویر واحد است. تجربه فرد از دنیا فراتر از خانواده، به قلم وهای دیگر مثل مدرسه، کار، همسالان و مذهب گسترش می یابد. هویت شخصی فرد بازتابی از پاسخ دیگران به اوست. در این دوره سنی، افراد نگران انسجام با اشخاص مهم زندگی خود هستند و اعتمادیهنفس و توانایی بر خورداری از دیدگاهی مستقل را ندارند. ازآنجاکه این مقطع، زمان رشد شخصیت و جستجوی هویت فرد است، جستوجوی مبانی الهی نیز اغلب در این مرحله شروع می شود. نوجوانان به طور معمول خواهان خدایی هستند که آنها را بیذیرد و هویت شخصی شان را تصدیق کند. آنها خدا را خستگی ناپذیر و اسرارآمیز میدانند (زندوانیان و همکاران، ۱۳۹۴).

نظریههایی نیز در مورد رشد اخلاقی ارائه شده است؛ ازجمله، نظریه روسو درباره رشد اخلاقی؛ طبق نظریه روسو، انسان با پرورش خواستههای حقیقی و طبیعی و تبدیل حرص و تمایلات به گرایشهای اخلاقی والا، نظیر عشق و عدالت، وظیفه خود را خواهد شناخت و به وحدتی عمیق تربا جهان نائل

خواهد شد. در حقیقت، اعتقادات روسو در زمینه پرورش اخلاق افراد ناشی از این امر است که وی اعتقاد دارد انسـان مي تواند غرايزش را كنترل كند (اميدي و فيض الهي قمشــي، ١٣٩٤). همين طور، رست سه طرحواره اخلاقی ارائه داده است: ۱) طرحواره نفع شخصی که افراد در این سطح، به بقا و سود شخصی ارج مي نهند؛ ٢) طرحواره پاسداشت كه ملاحظات زندگي اجتماعي، ضرورت قانون و تشريك مساعي را مدنظر قرار میدهد. ۳) طرحواره پس قراردادی که در این مرحله فرد به حقوق همگانی، رفاه و تساوی همگانے توجه می کند (هوشیاری و همکاران، ۱۳۹۷). همچنین نظریه رشد اخلاقے کلبرگ؛ لورنس کلبرگ، به اخلاق به عنوان یکی از عوامل مهم رشد فکری و روانی انسان نگریسته است. نظریه رشد اخلاقی کلبرگ، بیشتر قضاوت و استدلال فرد را در یک مسئله اخلاقی مورد توجه قرار داده است. او معتقد است که قبل از تصمیم و رفتار اخلاقی، فرد باید مسئله را تجزیهوتحلیل کند و قضاوت نماید که چه چیزی درست و اخلاقی و چه چیزی نادرست و غیر اخلاقی است. کلبرگ شش مرحله در رشد اخلاقی را مشخص ساخت که در سـه سطح گروهبندی شـدهاند: سطح اول؛ اخلاق پیش عرفی: مرحله ۱: جهت گزینی بر اساس تنبیه (اطاعت از قوانین بهمنظور اجتناب از تنبیه)، مرحله ۲: جهت گزینی بر اساس یاداش (همنوایی بر اساس دريافت ياداش و مزايا). سطح دوم: اخلاق عرفي: مرحله ٣: جهت گزيني بر اساس الگوي دختر خـوب / پسـر خوب (فرد در این مرحله همنوایی نشـان می دهد تـا از عدم تأیید دیگـران در امان بماند). مرحله ۴: جهت گزینی بر اساس وابستگی به مراجع قوانین (قانون و قواعد اجتماعی را رعایت می کند تا از توبیخ مراجع قدرت و احساس گناه در مورد انجام ندادن وظایف خود در امان باشد). سطح سوم: اخلاق پس عرفی مرحله ۵: جهت گزینی مبتنی بر قوانین اجتماعی (اعمال خود را طبق اصولی که همگان برای بهزیستی جامعه، الزامی می دانند هدایت می کند؛ از اصول، پیروی می کند تا از احترام همگان برخوردار باشد و از این طریق، احترام به نفس خود را نیز حفظ کند). مرحله ۶: جهت گزینی مبتنی بر اصول اخلاقی (اعمال خود را طبق اصولی که شخصاً انتخاب کرده؛ اصولی که در آن عدالت، سرافرازی و برابری ارزشمند شـناخته مي شود، هدايت مي كند تا از سـرزنش خويشتن در امان باشد) (شـعيبي، ١٣٩٢). همين طور، گیبز ۲ برای رشد اخلاقی ۴ مرحله در نظر گرفته است: مرحله ۱) شامل عملکرد فرد بر اساس یاداش و تنبیه است؛ مرحله ۲) شامل عملکرد فرد بر اساس تأیید دیگران است؛ مرحله ۳) شامل پیشرفت در فهم و عرف؛ مرحله ۴) شامل نظاممندی، توجیهات پیچیده انسانی و وجدان است (هوشیاری و همکاران، ۱۳۹۷). بااین حال، رشد دینی و اخلاقی در مدرسهها، همواره با چالشها و مشکلاتی همراه بوده است؛ تربیت دینی و اخلاقی از منظر برنامه درسی، هدف، محتوا، روشهای یاددهی یادگیری و ارزشیابی دچار چالش بوده است (حافظی، ۱۳۹۶). همچنین، دین و دین داری، گاهی به لحاظ عدم رویکرد و توجه عمیق به

1. Rest 2. Gibbs

آن، دچار آسیب آفت شده است. در حیطه فردی، عقل گرایی محض، سطحی نگری، کمال گرایی افراطی، ظاهرســازی، خرافه و سهل|نگاری، آسیبرسان به تربیت دینی هســتند (کاویانی، ۱۳۹۸). اولین آسیب، نبود برنامه ریزان و کارشناسان باصلاحیت در طراحی و تولید برنامههای درسی تربیت دینی است. برای برنامه ریزی تربیت دینی و اخلاقی به صاحب نظران و کارشناسانی نیاز است که در آموزش معارف دینی متخصص باشند. بنابراین، برای حل این معضل، برنامه ریز درسی و متخصص آموزش وپرورش در کنار متخصص موضوعی قرار می گیرند و با یکدیگر همفکری می کنند. آسیب بعدی، در زمینه نیازسنجی است. تشخیص نیازهای تربیت دینی، مبنا و ریشه تعیین هدفها را تشکیل می دهد. آسیب دیگر، در محتوا است؛ انباشت مفاهیم در محتوا و بیان آن با ادبیاتی ثقیل و غیر قابل درک، نهتنها موجب تربیت دینی و اخلاقی یادگیرندگان نمی شود بلکه ممکن است به ناخرسندی و دل زدگی یادگیرندگان منجر شود. محتوا باید طوری ســازمان پابد که ابتدا مســائل غنـی تر آموزش داده شوند و ســیس امور انتزاعی طرح شوند. در روشهای یاددهی ـ یادگیری رشـد دینی و اخلاقی نیز آسـیب و مشـکلاتی وجود دارد. محتوای کتابها به گونه ای است که معلم در اکثر موارد از روشهای آموزش سنتی استفاده می کند. لذا برنامههای آموزش دینی به صورت یک نظام آموزشی حفظی و لفظی درآمده است. باید مفاهیم دینی را به صورتی کاربردی، تحلیلی و باورمند به رفتار و عملکرد دینی درک کنند زیرا هدف، تنها آشنایی دانش آموزان با مفاهیم دینی اسـت. آسـیب دیگر در رشـد دینی و اخلاقی، ارزشیابی اسـت. امر تربیت دینی و اخلاقی در مدرسهها از همان نظام ارزشیابی پیروی می کند که سایر درس ها نظیر ریاضی، علوم و … ؛ یعنی مبتنی بر شیوه سنتی امتحان و ارزشیابی صورت می گیرد و ارزشیابی دانش آموز از طریق نمره است. اولاً اتکا به محفوظات ذهنی و تأکید بر قدرت پاسخگویی دانش آموز به سؤال ها نمی تواند هدف اصلی درس ها را محقق سازد و نمایانگر ييشرفت آنان باشد؛ ثانياً ارزشيابي دانش آموز با شيوه سنتي موجب ترغيب آنان براي ادامه مطالعات و ییگیری بعدی آموزشها از سـوی دانش آموز نخواهد شـد؛ ثالثاً نظام ارزشـیابی به معنای نوعی بر چسب منفی زدن به دانش آموز ضعیفتر است (کشاورز، ۱۳۸۷).

با این وجود، یکی از عوامل مؤثر بر رفتار و نگرش انسانها در جوامع گوناگون، دین داری و اخلاق است. مطالعات متعددی تأثیر مثبت ایمان و رشد دینی را در حوزههای مختلف زندگی بشری از جمله سلامت روان و بهزیستی تأیید کرده اند (پارا و مانوئل ۱۴٬۱۴). همچنین، مطالعات نشان می دهد که تربیت دینی و اخلاقی، علاوه بر سلامت روحی و روانی، در حوزه سلامت جسمی و محفوظ ماندن از بیماریهای جسمی نیز تأثیر مثبت دارد (میشل سون و همکاران ۲۰۱۴). و همین طور ایمان و رشد و تربیت دینی و اخلاقی

<sup>1.</sup> Parra & Manuel

<sup>2.</sup> Michaelson et al

بر کار و اشتغال فرد و داشتن ثبات اجتماعی تأثیر مثبت دارد (والکر۱، ۲۰۱۲).

بنابرایین، به جهت رفع این چالشها و مشکلات در آموزش مفاهیم دینی و اخلاقی باید به برخی راه حلهای موجود، توجه داشت. از جمله اینکه در محتوای برنامه درسی دینی و اخلاقی باید به ویژگی فراموضوعی بودن آن اشاره شود. منظور از فراموضوعی بودن این است که تربیت اخلاقی به صورت یک موضوع درسی مستقل در نظام آموزشی ما ارائه نمیشود، بلکه گستره و حوزه وسیعی دارد که علی الاصول شامل تمام فعالیتهای فوق برنامه می شود. بنابراین، اخلاق در این نگاه فراموضوع است. روح و درون مایه اصلی نظام برنامه درسی کشور ایران از سالهای آغازین شکل گیری موضوع تاکنون، روح موضوع محوری یا دیسیپلینی است؛ یعنی موضوعات درسی مجزا و مستقل و در کنار هم تجارب یادگیری دانش آموزان را شکل می دهد. ساختار برنامه ریزی درسی، سازمان متولی برنامه ریزی درسی، یادگیری دانش آموزان را شکل می دهد. ساختار برنامه ریزی درسی، سازمان متولی برنامه ریزی درسی، یادگیری دانش آموزان را شکل می دهد. ساختار برنامه یادگیری، سیاستهای زیر مورد تأکید است:

۲- بهره گیری از فناوریهای نوین آموزشی با رویکرد حل مسئله، در تولید مواد و رسانههای یادگیری؛ ۳- توسعه سیاست چند تألیفی و زمینهسازی برای مشارکت فعال افراد و تشکلهای ذیعلاقه و ذی صلاح با تأکید بر بخش غیر دولتی در تولید، تکمیل و غنی سازی مواد، منابع و مراکز متنوع یادگیری در چار چوب سیاستهای آموزش ویرورش؛

۴- بسترسازی برای بسط و توسعه تجارب و ابتکارات معلمان و مربیان و دانش آموزان در طراحی، ساخت و ارزش یابی مواد و منابع یاددهی و یادگیری (برنامه درسی ملی، ۱۳۹۱).

علاوه بر این، می توان رهنمودها و راهکارهایی برای حل این بحرانها و مشکلات ارائه کرد، ازجمله:

- در تدوین هدفها، باید معیارهایی مثل توالی، استمرار، جامعیت، وسعت و پیوستگی و تعادل مورد توجه قرار گیرد. هدفها در حیطه شناختی در تمامی سطوح شامل دانش، درک و فهم، کاربرد، تجزیهوتحلیل و ارزشیابی طراحی شود و در هنگام تدوین هدفها، اعم از حیطه عاطفی و روانی ـ حرکتی توجه شود (کشاورز، ۱۳۸۷).
- حجم و محتوای کتابهای درسی و ساعتها و روزهای آموزشی با توانمندیها و ویژگیهای دانش آموزان متناسبسازی شوند.
- حاکمیت رویکرد فرهنگی ـ تربیتی در تولید محتوا و تقویت شایستگیهای پایه دانش آموزان رعایت شود.

<sup>1.</sup> walker

- تدوین برنامههای عملیاتی لازم در راستای ترویج، تقویت مستمر و تحکیم فضایل اخلاقی در محیطهای تربیتی با استفاده از تمام ظرفیتهای آموزشی و تربیتی با تأکید بر اولویت کرامت و عزتنفس، حیا و عفت، صداقت، مسئولیتپذیری و نظم در تمام دورههای تحصیلی (سند تحول بنیادین، ۱۳۹۰).

در خصوص فراگیران باید دو مورد مدنظر قرار گیرد: نیازهای فراگیران و علایق فراگیران. نیازهای فراگیران را دریک جمع بندی کلی می توان به دو گروه نیازهای عمومی و اختصاصی تقسیم بندی کرد. برای تنظیم هدفهای تربیت باید هر دو گروه مدنظر باشند. برای شناسایی نیازهای عمومی فراگیران می توان از مطالعات علما و دانشـمندان و روان شناسـان بهره گرفت. برای شناسـایی نیازهـای اختصاصی باید به محلات، مناطق و ... توجه کرد و نیازهای اختصاصی ممکن است از شهری به شهر دیگر، از مدرسهای به مدرسه دیگر و از کشوری به کشور دیگر متفاوت باشد (ملکی، ۱۳۹۴). همچنین، سهل گیری، حق باوری، عقل ورزی و ایمان و عمل صالح نیز راهکارهایی برای آسیبزدایی از تربیت دینی هستند (کاویانی، ۱۳۹۸). به طورکلی، دانش آموزان در دوره اول متوسطه (دوره سنبی ۱۲ تا ۱۵ سال)، دارای ویژگی های خاصی هستند. آنان تفكر انتزاعي و تحليلي دارند. همسالانشان بر آنها غلبه دارند و مي خواهند مستقل و متکی به خود باشند. تابع قوانین اکثریت هستند مگر اینکه رفاه شخصی آنان به خطر افتد. دوست دارند فعالیتها با همکاری صورت گیرد. این دوره سنی، مستلزم کمک به فرد است که تعارضهای ارزشی خود را حل کند. در دوره سنی دوازده تا پانزده سال، فرد می تواند موقعیتهای فرضی را در نظر بگیرد، به ایدئالهایش بیندیشد و انتقادپذیر و واقع گرا باشد. در این هنگام، فرد می تواند چهار چوبها را بشکند، ارتباطات جدید را ببیند و روابط جدید را تقویت کند (زندوانیان و همکاران، ۱۳۹۴). در این مرحله سـنی، ارزش های فرد بر اساس تأیید افراد مهم، تعیین می شود. باورها و ارزشهایی که در معرض تفکر انتقادی قرار نگرفتهاند بهطور عمیق حفظ می شوند (پارکر، ۲۰۰۹). همچنین، انتظارات و ارزشیابی های دیگران ممكن است آن قدر دروني شود كه استقلال و خودمختاري افراد در قضاوتها و كارها به خطر افتديا احساس کنند وجودشان بیمعنا و بی فایده است (زندوانیان و همکاران، ۱۳۹۴). دانش آموزان در این سن، در سطح اخلاق یس قراردادی و مبتنی بر اصول اخلاقی قرار دارند. اخلاق فراتر از قراردادهای اجتماعی می رود و بر اساس اصول عام و فراگیر مبتنی می شود. دانش آموز تصمیمهای اخلاقی خود را مستقل از قدرت اطرافیان و پدر و مادر می گیرد و سرپیچی از اصول عام جهانی باعث احساس گناه و محکومیت او می شود (کریمی و همکاران، ۱۳۹۱).

ازاین رو، انتخاب و طبقه بندی موضوعات تربیتی، متناسب با مراحل رشد و ویژگی های دانش آموزان و نیازهای نظام تعلیم و تربیت و آداب اسلامی و تقویت اعتقاد به از راه های تعمیق تربیت و آداب اسلامی و تقویت اعتقاد به ارزش های انقلاب اسلامی محسوب می شود. همچنین، مطابق سند تحول بنیادین آموزش و پرورش ایران،

ساحتهای مندرج در فلسفه تعلیموتربیت در جمهوری اسلامی ایران (تعلیموتربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی، تعلیموتربیت زیباشناختی و هنری، تعلیموتربیت اقتصادی و حرفهای، تعلیموتربیت علمی و فناورانه) است؛ همین طور فرایند تعلیموتربیت در تمام ساحتهای تعلیموتربیت، شامل تعلیموتربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی، تعلیموتربیت اجتماعی و سیاسی، تعلیموتربیت زیستی و بدنی، تعلیموتربیت زیباشناختی و هنری، تعلیموتربیت اقتصادی و حرفهای، تعلیموتربیت علمی و فناورانه منطبق بر نظام معیار اسلامی مبانی و ارزشهای برگرفته از قرآن کریم، سنت معصومین (علیهمالسلام) و عقل که تعلیموتربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی در آن محوریت دارد (سند تحول بنیادین، ۱۳۹۰).

همچنین، روشها و دستورالعملهای جزئی برای آموزش مفاهیم دینی و اخلاقی نیز وجود دارد (واحدی و غریبی، ۱۳۹۴). برخی روشها عبارتاند از:

۱- روش عبرت آموزی از امور دنیوی؛ انسان با دیدن رویدادهای روزگار، از بدی به خوبی و از زشتی به زیبایی گذر می کند. حوادث روزگار از مهم ترین منابع عبرت آموزی است و راهی نیکو برای تربیت اخلاقی انسانها است (همان).

Y- روش سرمشق گیری؛ فراگیـران در این دوره، نیازمند مواظبت بسـیار خردمندانه و کاملی هستند تا اینکه در این باب، اخلاق و رفتار بزرگان و پیشوایان بزرگ اخلاقی و میهنی را سرمشق قرار دهند و در زندگی آینـده دچار لغزشهای اخلاقی و اجتماعی نشـوند (تقی پور ظهیر، ۱۳۹۰). در این روش، انسـان بهطور طبیعی تحت تأثیر افکار، عقاید، گفتار و رفتار دیگران قرار می گیرد و بر اساس آن، شخصیت، رفتار و کردار خود را شکل می دهد. بنابراین، باید الگوهای خوب و مناسبی برای متربیان معرفی شود. مربیان باید خود الگوی کامل و واقعی باشـند و نیـز الگوهایی مانند پیامبران را معرفی و صفـات و ویژگیهای الگوی کامل اخلاقی و معنوی را در اختیار متربیان قرار دهند (واحدی و غریبی، ۱۳۹۴).

علاوه بر این، پژوهشهای گوناگونی درباره آموزش دین و اخلاق انجام گرفته است؛ ازجمله نتایج پژوهش حسنی و وجدانی (۱۳۹۶) با عنوان «تحلیل محتوای کیفی کتابهای مطالعات اجتماعی دوره ابتدایی از منظر تربیت اخلاقی» نشان داد که رویکرد برنامه درسی مطالعات اجتماعی، بین برنامهای یا تلفیقی است. هدفها اخلاقی در کنار دیگر هدفهای درسی قرار گرفتهاند و محتوای کتابهای درسی هم به تبع هدفها، دارای مضامینی اخلاقی است. مدل هدفگذاری، هرمی است. برای یاددهی یادگیری از روشهایی همچون بحث گروهی، بحث درباره موقعیتهای اخلاقی فرضی، الگوپردازی، روش توضیحی و روش ایفای نقش استفاده شده است. اَشکال ارائه محتوای اخلاقی نیز به طور عمده شامل متن، تصویر و و روش ایفای نقش استفاده شده است. اَشکال ارائه محتوای اخلاقی نیز به طور عمده شامل متن، تصویر و فعالیت است. برای ارزشیابی نیز افزون بر شیوههای معمول، روشهایی همچون خود ارزیابی نیز پیشنهاد شده است. رحمان پور و میرشاه جعفری (۱۳۹۵)، در پژوهشی با عنوان «آسیبهای تربیت دینی و ارائه

راهکارهای مناسب از دیدگاه صاحبنظران با رویکرد برنامه ریزی درسی، به این نتایج دست یافتند که برخوردهای تعصبآمیز و قشری گونه، کجفهمیها، بدفهمیهای دینی از سوی افراد و همچنین ناکارآمدی نظامهای تربیت دینی، مهمترین آسیبها بود. راهکارها شامل ترویج رویکرد عقل ورزی، دوری جستن از تعصبات و تمایلات فردی و جمعی، لزوم رعایت تفاوتهای فردی و استفاده از روشهای آموزشی مسئله ـ محور در برنامهریزیهای درسی تربیت دینی، می تواند زمینه رهایی از آسیبها را فراهم سازد.

کوکونارس ٔ (۲۰۱۶) در پژوهشی با عنوان «آموزش تعلیمات دینی در مدرسهها و رشد اجتماعی و عاطفی نوجوانان» بیان کرد که سلامت روانی و اجتماعی دانش آموزان بهطور خاصی در کلاس های آموزش دین تأمین می شود. همچنین با آموزش دین در مدرسه به عنوان یک موضوع، ارتباط معکوس و منفی بین گروههای قومی، خانوادگی و اجتماعی، به ارتباطی مثبت در فضای مدرسه تبدیل می شود و طراحی محیط یادگیری نه تنها در فرایند یادگیری، بلکه در ارتباطات بین اعضای گروه یادگیرنده نیز مؤثر است.اسکات (۲۰۱۶) پژوهشی با عنوان «برنامه درسی و آموزش دین» اجرا کرد و به این نتایج دست یافت که برنامه درسی آموزش دین، ماهیت، هدف، محتوا، روشهای تدریس، ویژگیهای فراگیران، تسهیلات اجتماعی و سیاسی و محیطهای آموزشی را تحت تأثیر قرار میدهد. هدف برنامه درسی آموزش دین، کشف این است که مشخص نماید چه چیزی، برای چه کسی، چه زمانی و چگونه طراحی و آموزش داده شود. و وظیفه فلسفه تعلیموتربیت این است که مشخص کند که طراحان برنامه درسی به چه زبانی و در چه ساختاری می توانند آموزش دهند. کیلن و اسـمیتانا " (۲۰۱۵) در پژوهشـی با عنوان «رشــد اخلاقی و ریشه آن» به این نتایج دست یافتند که اخلاق، موضوع اصلی پژوهشهای علوم انسانی محسوب می شود. تعارضات کودکان با همسالان خود، اهمیت توجه به کیفیت رشد اخلاقی را بالا برده است. تمایلات اجتماعی در کودکان فرصتهای زیادی برای یادگیری، همکاری، احترام، وفاداری و رفتار صمیمانه با هم را فراهم می کند. هورنبرگ (۲۰۱۵) در پژوهشی با عنوان «آموزش اخلاقی در ژاپن» به این نتایج دست یافت که معلمان در اداره کلاس خود، خودمختاری و استقلال کمتری دارند و ناچار به استفاده از کتابهای وزارت آموزش وپرورش هستند. بنابراین باید آموزش وپرورش اخلاقی، از یک مطالعه جزئی و محدود به مطالعهای کلی تر در حوزه برنامه درسی رسمی ارتقا یابد.

لذا پژوهشهای صورت گرفته نشان می دهد آموزش مفاهیم دینی و اخلاقی برای دانش آموزان از اهمیت ویژه ای برخوردار است. زیرا نوجوانان امروز، عهده دار مسئولیتهای فردا خواهند بود، بنابراین، هرگونه سـرمایهگذاری در جهت شـناخت عوامل مؤثر تربیت و ریشـههای مذهبی آنان درواقع یك سرمایهگذاری

<sup>1.</sup> Koukounaras

<sup>2.</sup> Scott3. Killen & Smetana

اساسی محسوب می شود که سلامت جامعه فردا را تضمین خواهد کرد. به خصوص جامعه ما که بیش از نیمی از جمعیت آن را جوانان به خود اختصاص داده اند. دین داری در عصر ما، یك ضرورت است. ایمان راستین، ستونی محکم و تکیه گاهی امن، برای همه است تا در حوادث و اتفاقات به آن متمسك شده و از گمراهی نجات یابند (نصیری و همکاران، ۱۳۹۰).

با این وجود، مطالعات نشان می دهد در دهه های اخیر با وجود تلاش های فراوان نظام های تربیتی در سراسر جهان و توسعه مباحث اخلاقی و دینی، انحرافات اخلاقی گوناگونی به ویژه بین نوجوانان و جوانان رو به افزایش است. در کشور ما نیز به ویژه پس از انقلاب اسلامی به تربیت اخلاقی و دینی اهمیت زیادی داده شده و تلاش های فراوان در ترویج ارزش های دینی و اخلاقی صورت گرفته است اما هدف های مورد نظر آن چنان محقق نشده است. رفتار نسل جوان ما نشان می دهد که اشکالات فراوانی در این زمینه وجود دارد. ریشه های این مسئله را باید در ناکارآمدی برنامه های تربیتی و به عبارت دقیق تر در نگاه ناکافی به مقوله اخلاق و تربیت اخلاقی جستجو کرد (وجدانی و همکاران، ۱۳۹۲).

نظام تربیتی در ایران، ماهیت اسلامی دارد و آموزش مفاهیم دینی و اخلاقی در آن از اهمیت ویژه ای برخوردار است؛ افزون بر این، یکی از مهمترین ساحتهای مندرج در فلسفه تعلیموتربیت جمهوری اسلامی ایران و سند تحول بنیادین، تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی فراگیران است. بااین حال در قرن حاضر، تربیت دینی و اخلاقی دانش آموزان با دشواریها و بن بستهای بسیاری روبهرو است و آموزش این مفاهیم، وضعیت مطلوبی ندارد و گاه با تأثیرات معکوس نیز همراه شده است. ریشه بسیاری از این مسائل و مشکلات را می توان در ضعف برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی و همچنین بی توجهی برنامه ریزان درسی، معلمان و دستاندرکاران نظام آموزشی، به ویژگیها و نیازهای دانش آموزان، جستجو کرد. ازاین رو، می توان گفت اگر مفاهیم دینی و اخلاقی در برنامه درسی و محتوای کتابهای درسی دوره اول متوسطه که حساس ترین دوره تحصیلی فراگیران محسوب می شود، گنجانده نشود؛ دستیابی به یکی از مهم ترین ساحتهای مندرج در فلسفه تعلیم وتربیت جمهوری اسلامی ایران، که همان تربیت اعتقادی، عبادی و اخلاقی است، امکان پذیر نخواهد بود و فراگیران در آبنده دچار بحران هویت، معنویت و اخلاق خواهند شـد، روابط اجتماعی آنان دچار اختلال میشـود، رفتارها و تفکرات غیر دینـی و غیر اخلاقی در زندگی، روابط اجتماعی، روابط کاری، آنان حکمفرما خواهد شد و انحرافات اخلاقی در بین نوجوانان و جوانان افزایش خواهد یافت. بنابراین، انتخاب و طبقهبندی هدف، محتوا و روشهای تدریس و ارزشیابی، متناسب با ویژگیها و نیازهای دانش آموزان، از راههای تعمیق تربیت و آداب اسلامی و تقویت اعتقاد به ارزشهای اسلامی محسوب می شود. علاوه بر این، با توجه به چالشهای موجود در تعلیم وتربیت دینی و اخلاقیی و تغییر و تحول ها در آموزش مفاهیم دینی و اخلاقی، مطالعه جامعی در خصوص آموزش این مفاهیم و طراحی الگوی مطلوب رشد دینی و اخلاقی و اعتباریابی آن انجام نگرفته است. از اینرو، بر اساس هدفهای سند تحول بنیادین و فلسفه تعلیموتربیت اسلامی، محتوای کتابهای درسی باید دانش آموزان را به سوی تربیت دینی و اخلاقی، اعتقادی و حیات طیبه سوق دهد. بنابراین، طراحی یک الگوی مناسب و مطلوب برای برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی که بتواند دانش آموزان را به سوی تربیت دینی و اخلاقی برساند مسئلهای است که ذهن پژوهشگر را به خود مشغول ساخته است. ازاینرو، هدف از اجرای این پژوهش، ارائه الگوی مطلوب برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی برای دانش آموزان دوره اول متوسطه و اعتباریابی الگوی ارائه شده، است. لذا پرسش این پژوهش این است که الگوی مطلوب رشد دینی و اخلاقی برای دانش آموزان دوره اول متوسطه دارای چه مختصاتی است؟ و اعتبار الگوی ارائه شده به چه میزان است؟

### روش پژوهش

ایـن پژوهش از نظر هدف، کاربـردی، از نظر ماهیت، کیفی، از نظر روش گردآوری اطلاعات، توصیفی و از حیث روششناسی، آمیخته از نوع اکتشافی است. از این روش با هدف ارائه الگویی برای بازنمایی پدیده مورد مطالعه استفاده می شود. در یک پژوهش علمی که پژوهشگر به دنبال طراحی الگو و مدل سازی است می توان از روش آمیخته اکتشافی استفاده کرد. از سوی دیگر، ماهیت بسیاری از پدیده ها بسیار پیچیده است؛ در چنین حالتی باید با روشهای اکتشافی به تحقیق پرداخت. در یک پژوهش آمیخته از ترکیبی از روشهای کمی و کیفی استفاده می شود. به این صورت که در مرحله کیفی، ابتدا به کمك بررسی پیشینه نظری و تجربی در خصوص برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی، رشد دینی، رشد اخلاقی و تعلیموتربیت، عناصر الگوی مطلوب برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی دوره اول متوسطه، فراهم و الگو بر اساس مدل اکر طراحی شد (در نظریه اکر، برنامه درسی شامل ده عنصر، منطق، هدف، محتوا، فعالیتهای یادگیری، نقـش معلم، مواد و منابع یادگیری، گروهبندی یادگیرندگان، مکان، زمان و شـیوهای ارزشـیابی اسـت). در بخش کمی به کمک نظر خبرگان حوزه تعلیموتربیت اسلامی، برنامهریزی درسی، معارف اسلامی و روان شناسے، میزان توافق آنان در خصوص الگو، مشخص شد و اعتباریابی چارچوب مفهومی الگو، بر اساس دادههای کمی تعیین شد. جامعه آماری برای طراحی الگوی رشد دینی و اخلاقی، اسناد مکتوب، تجارب جهانی، پیشینهها و الگوهای موجود در رابطه با آموزش مفاهیم دینی و اخلاقی، تعلیموتربیت اسلامی، روان شناسی رشد و ویژگیهای رشدی دانش آموزان بود. همچنین، جامعه مورد بررسی برای اعتباریابے الگوی ارائه شده، استادان و متخصصان علوم تربیتے، برنامه ریزی درسے، تعلیم وتربیت اسلامی، اخلاق و معارف اسلامی و روان شناسی، با معیارهایی از جمله بر خورداری از تجارب مفید در زمینه تعلیموتربیت، آشـنایی با مسائل آموزشوپرورش، اشـتغال در حوزه مسائل دانشآموزان، آشنایی با

آموزش دین و اخلاق، داشتن مدرک تحصیلی دکتری تخصصی، تألیف و ترجمه کتاب و انتشار مقالههای علمی پژوهشی بود. روش نمونه گیری برای ارائه الگو، ملاکمحور بود و نمونه گیری تا رسیدن به اشباع نظری ادامه یافت. در بخش اعتباریابی الگوی ارائه شده، استادان و متخصصان هر حوزه، با ملاکهایی همچون، دارای مدرک تحصیلی دکتری تخصصی، آگاه درباره دانش موضوعی، دارای کتاب و مقاله علمی و پژوهشی بود. ابزار گردآوری داده برای ارائه الگو، فیش برداری بود و به جهت اعتباریابی الگو از پرسشنامه محقق ساخته استفاده شده است. گردآوری داده ها برای ارائه الگو، نخست با مطالعه اسناد مکتوب، ادبیات و مبانے نظری تحقیق، تجارب و پیشینههای جهانے و الگوهای موجود در مورد رشد دینی و اخلاقی، تعلیم و تربیت اسلامی، روان شناسی رشد و ویژگی های رشدی دانش آموزان دوره اول متوسطه، عناصر الگو، ابعاد و مؤلفههای آن مشخص شد و بر اساس آن، دادهها به اطلاعات مفید تبدیل و الگوی مطلوب ارائه شـد. با توجه به اینکه روش پژوهش، توصیفی است، مفروضههای رشد دینی و اخلاقی بهصورت جداگانه و جزئی در اسـناد مکتوب و پیشـینههای موجود، مورد بررسـی قرار گرفت و درنهایت با ترکیب و تلفیق این مفروضهها یک الگو برای برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی ارائه شد. روش تجزیهوتحلیل داده برای طراحي الگوي مطلوب رشــد ديني و اخلاقي، روش سنتزيژوهي اســت. مدل سنتزيژوهي در اين تحقيق، سنتزیژوهی آمیخته است و عبارت است از مرور سیستماتیکی که نتایج مطالعات کمی و کیفی حوزههای مشترک از پژوهشهای تجربی را ترکیب می کند و داده های آن از یافته های مطالعات کمی و کیفی اولیه از پژوهشهای تجربی به دست می آید. به طوری که اطلاعات به دست آمده از مطالعه پایههای تئوریک و مبانی نظری، پژوهشهای انجام گرفته در داخل و خارج کشور، مطالعه الگوهای موجود در زمینه رشد دینی، و اخلاقی گردآوری شد. درنهایت با کنار هم قرار دادن این دادهها با استفاده از روش سنتزپژوهی و با بهره گیری از شیوه تحلیلی ـ استنتاجی، اطلاعات گردآوری شده، تجزیه وتحلیل و الگوی مورد نظر طراحی و تدوين شــد. روش تجزيهوتحليل داده براي اعتباريابي الگو، كمي توصيفي بود. براي تأييد اعتبار الگوي پیشـنهادی، از پرسشـنامه نیمه ساختاریافته محقق ساخته با ۱۰ سؤال اسـتفاده شد که اعتبار آن را ۶ تن از استادان و متخصصان علوم تربیتی، برنامه ریزی درسی، تعلیم وتربیت اسلامی، اخلاق و معارف اسلامی و روان شناسی با معیارهایی از جمله بر خورداری از تجارب مفید در زمینه تعلیم وتربیت، آشنایی با مسائل آموزشوپرورش، اشتغال در حوزه مسائل دانش آموزان، آشنایی با آموزش دین و اخلاق، داشتن مدرک تحصیلی دکتری تخصصی، تألیف و ترجمه کتاب و انتشار مقالههای علمی پژوهشی، تأبید کردند. سیس اعتبار الگوی پیشنهادی با استفاده از نظر ۲۰ تن از متخصصان گروه علوم تربیتی و روان شناسی بررسی شد.

#### بافتهها

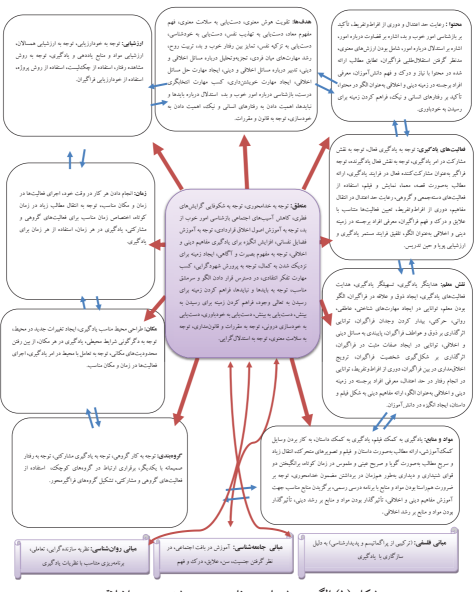
### الگوى مفهومي برنامه درسي رشد ديني و اخلاقي (بخش كيفي)

برای تبیین الگوی برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی، منابع در دسترس، از جمله اسناد مکتوب، پیشینهها و تجارب جهانی در رابطه با آموزش مفاهیم دینی و اخلاقی، روان شناسی رشد، تعلیموتربیت و ویژگیهای رشدی دانش آموزان با مروری سیستماتیک بررسی شده و یافتههای حاصل از مطالعات کمی و کیفی بهدستآمده است. مؤلفههای مبتنی بر الگوی رشد دینی و اخلاقی، شناسایی و بر اساس مؤلفههای استخراج شده، الگوى مطلوب برنامه درسي رشد ديني و اخلاقي با الهام از نظريه اكر طراحي شده است. در نظریه اکر، برنامه درسی شامل ده عنصر، منطق، هدف، محتوا، فعالیت های یادگیری، نقش معلم، مواد و منابع یادگیری، گروه بندی یادگیرندگان، مکان، زمان و شیوه های ارزشیابی است (جوادی، ۱۳۸۵، ص ۲۱). عناصر مذکور دریک چرخه به هم پیوسته ضمن تأثیر بریکدیگر در تعامل منطقی با هم هستند. نحوه تعامل هریک از عناصر با دیگر عناصر برنامه درسی در ضمن بررسی و تبیین آنها آمده است. بر اساس مطالعه اسناد، مدارک، تحقیقات انجام گرفته داخلی و خارجی، زمینه شناسایی عناصر الگوی مطلوب برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی دوره اول متوسطه، فراهم و الگو بر اساس مدل اکر طراحی شد. جدول (۱)، بخشی از عناصر و ویژگیهای برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی مستخرج از اسناد مکتوب، پیشینهها و تجارب جهانی در رابطه با آموزش مفاهیم دینی و اخلاقی، روان شناسی رشد، تعلیموتربیت، ویژگیهای رشدی دانش آموزان و الگوهای موجود را نشان می دهد. شکل (۱) نیز الگوی پیشنهادی برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی ارائه شده را نشان میدهد. همچنین، در جدولهای (۲ و ۳) اعتبار الگوی پیشنهادی مورد سنجش قرار گرفته است.

# جدول (۱) بخشی از عناصر و ویژگیهای برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی

| ویژگیهای عناصر برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | عناصر برنامه<br>درسی            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| توجه به خدامحوری، توجه به شکوفایی گرایش های فطری، کاهش آسیب های اجتماعی، بازشناسی امور خوب از بد، توجه به آموزش اصول اخلاق<br>قراردادی، توجه به آموزش فضایل نفسانی، افزایش انگیزه برای یادگیری مفاهیم دینی و اخلاقی، توجه به مفهوم بصیرت و آگاهی، ایجاد زمینه<br>برای نزدیک شدن به کمال، توجه به پرورش شهودگرایی، کسب مهارت تفکر انتقادی، در دسترس قرار دادن الگوو سرمشق مناسب، توجه به بایدها<br>و نبایدها، فراهم کردن زمینه برای رسیدن به تعالی وجود، فراهم کردن زمینه برای رسیدن به بینش، دستیابی به بینش، دستیابی به خودباوری،<br>دستیابی به خودسازی درونی، توجه به مقررات و قانون مداری، توجه به سلامت معنوی، توجه به استدلال گرایی.                                                                                                                                                                                                                   | منطق یا<br>چرایی برنامه<br>درسی |
| دستیابی به سلامت معنوی، فهم مفهوم معاد، تقویت هوش معنوی، دستیابی به تهذیب نفس، دستیابی به خودشناسی، دستیابی به تزکیه نفس، دمایز بین رفتار خوب و بد، تربیت روح، رشد مهارتهای میان فردی، تجزیه و تحلیل درباره مسائل اخلاقی و دینی، تدبیر درباره مسائل اخلاقی و دینی، تدبیر درباره مسائل اخلاقی و دینی، تدبیر درباره امسائل اخلاقی و دینی، ایجاد مهارت انتخابگری درست، بازشناسی درباره امور خوب و بد، استدلال درباره بایدها و نبایدها، اهمیت دادن به دفتارهای انسانی و نیک، اهمیت دادن به خودسازی، توجه به قانون و مقررات، رسیدن به خودسازی درونی، رسیدن به خودباوری، دست یافتن به نفر انتقادی، توانایی قضاوت درباره امور، نهادینه شدن اخلاق، دستیابی به فضائل نفسانی، شکل گیری مهارتهای شناختی، عاطفی، روانی و حرکتی، رسیدن به بینش، توجه به جهان بینی و ارزشها، توجه به خودسازی، توجه به خودباوری، توجه به ایجاد درک درست درباره امور، توجه به گرایشهای قلبی | مقاصد و<br>هدفها                |
| رعایت حد اعتدال و دوری از افراطوتفریط، تأکید بر بازشناسی امور خوب و بد، اشاره بر قضاوت درباره امور، اشاره بر استدلال درباره امور، شامل<br>بودن ارزشهای معنوی، مدنظر گرفتن استقلال طلبی فراگیران، تطابق مطالب ارائه شده در محتوا با نیاز و درک و فهم دانش آموزان، معرفی افراد<br>بر جسته در زمینه دینی و اخلاقی بهعنوان الگو در محتوا، تأکید بر رفتارهای انسانی و نیک، فراهم کردن زمینه برای رسیدن به خودباوری، فراهم<br>کردن زمینه برای رسیدن به خودسازی، مدنظر گرفتن استقلال طلبی فراگیران، در برداشتن فضائل نفسانی، دربرداشتن اصول اخلاق قراردادی                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | محتوا                           |
| تشویق فراگیران در انجام فعالیتها، توجه به یادگیری فعال، توجه به نقش مشارکت در امر یادگیری، توجه به نقش فعال یادگیرنده، ارائه مطالب بهصورت قصه، معما، نمایش و نقاشی، توجه به فراگیر به عنوان مشارکت کننده فعال در فرایندیادگیری، ارائه مطالب بهصورت قصه، معما، نمایش و فیلم، استفاده از فعالیتهای دسته جمعی و گروهی، رعایت حد اعتدال در انتقال مفاهیم، دوری از افراطوتفریط، تعیین فعالیتها متناسب با علایق و درک و فهم فراگیران، معرفی افراد برجسته در زمینه دینی و اخلاقی به عنوان الگو، تلفیق فرایند مستمر یادگیری و ارزشیابی پویا و حین تدریس، مشاهده عملکرد فراگیر در حین فعالیت و ثبت در چکالیست.                                                                                                                                                                                                                                                       | فعالیتهای<br>یادگیری            |
| هدایتگریادگیری، تسهیلگریادگیری، هدایت فعالیتهای یادگیری، ایجاد ذوق و علاقه در فراگیران، الگوبودن معلم، توانایی در ایجاد مهارتهای<br>شناختی، عاطفی، روانی حرکتی، بیدار کردن و جدان فراگیران، توانایی اثرگذاری بر ذوق و عواطف فراگیران، پایبندی به مسائل دینی و اخلاقی، توانایی در<br>ایجاد صفات مثبت در فراگیران، اثرگذاری بر شکل گیری شخصیت فراگیران، ترویج اخلاق مداری در بین فراگیران، دوری از افراطو تفریط، توانایی در انجام<br>رفتار در حداعتدال، معرفی افراد بر جسته در زمینه دینی و اخلاقی به عنوان الگو، ارائه مفاهیم دینی به شکل فیلم و داستان، ایجاد انگیزه در دانش آموزان                                                                                                                                                                                                                                                                         | نقش معلم                        |
| یادگیری به کمک فیلم، یادگیری به کمک داستان، به کار بردن وسایل کمک آموزشی، ارائه مطالب بهصورت داستان و فیلم و تصویرهای متحرک، انتقال زیاد و بسریع مطالب بهصورت گویا و صریح عینی و ملمسوس در زمان کوتاه، برانگیختن دو قوای شنیداری و دیداری به طور همزمان در برداشتن مضمون خدامحوری، توجه بر ضرورت همراستا بودن مواد و منابع با برنامه درسی رسمی، برگزیدن منابع مناسب جهت آموزش مفاهیم دینی و اخلاقی، تأثیرگذار بودن مواد و منابع بر رشد اخلاقی، اثرگذار بودن مواد و منابع بر اصول اخلاق قراردادی، در برداشتن مضمون استدلال گرایی و تفکر انتقادی، در برداشتن مضمون بازشناسی امور خوب از بد و احساس درست، در برداشتن مضمون فضائل نفسانی، در برداشتن مضمون فضائل نفسانی، در برداشتن مضمون فضائل نفسانی، در برداشتن مضمون فطرت گرایی و شکوفایی گرایش های فطری، مشتمل بر فیلم داستان و قصه.                                                                       | مواد و منابع                    |
| توجه به کار گروهی، توجه به یادگیری مشارکتی، توجه به رفتار صمیمانه با یکدیگر، برقراری ارتباط در گروههای کوچک، استفاده از فعالیتهای<br>گروهی ومشارکتی، تشکیل گروههای فراگیر محور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | گروەبندى<br>يادگيرندگان         |
| طراحی محیط مناسب یادگیری، ایجاد تغییرات جدید در محیط، توجه به دگرگونی شرایط محیطی، یادگیری در هر مکان، از بین رفتن<br>محدودیتهای مکانی، توجه به تعامل با محیط در امر یادگیری، اجرای فعالیتها در زمان و مکان مناسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | مكان                            |
| انجام دادن هر کار در وقت خود، اجرای فعالیتها در زمان و مکان مناسب، توجه به انتقال مطالب زیاد در زمان کوتاه، اختصاص زمان مناسب برای<br>فعالیتهای گروهی و مشارکتی، یادگیری در هر زمان، استفاده از هر زمان برای یادگیری.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | زمان                            |
| توجه به خودارزیابی، توجه به ارزشیابی همسالان، ارزشیابی موادومنابع یاددهی ویادگیری، توجه به روش مشاهده رفتار، استفاده از چکلیست،<br>استفاده از روش پروژه، استفاده از خود ارزیابی فراگیران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سنجش و<br>ارزشیابی              |

شــکل (۱)، الگوی پیشنهادی برنامه درسی رشــد دینی و اخلاقی را نشان میدهد که بر اساس ۱۰ عنصر الگــوی اکر با عنوانهای منطق، هدفها، محتوا، نقش معلــم، روش، زمان، مکان، فعالیتهای یادگیری، گروهبندی فراگیران و ارزشیابی در قالب الگوی زیر ارائه شده است.



شکل (۱) الگوی پیشنهادی برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی

فصلنامه مطالعات اندازه گیری و ارزشیابی آموزشی، سال ۱۱، شماره ۳۵، ص. ۶۹-۹۵.

### اعتباریابی الگوی پیشنهادی (بخش کمی)

طراحی و پیشــنهاد هــر الگویی نیازمنــد تأیید آن از ســوی متخصصان مربوط اســت. بنابرایــن بهمنظور اعتباریابی الگوی بهینه برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی، ۲۰ تن از استادان و متخصصان علوم تربیتی، برنامه ریزی در سے، تعلیم وتربیت اسلامی، اخلاق و معارف اسلامی و روان شناسے با ملاک هایی مانند مــدرک تحصیلی دکتری، آگاه درباره دانش موضوعی (تألیف مقاله، کتاب در زمینه مربوط) و تجربه عملی يا آشنايي با مسائل آموزشي، بهعنوان نمونه يژوهش انتخاب شدند و نظرات آنان از طريق پرسشنامه، استخراج، جمع بندی و بررسی شد. پرسشنامه شامل نظر خواهی از شرکت کنندگان در اعتباریابی درباره عناصر ده گانه درینج گزینه کاملاً موافقم، موافقم، نظری ندارم، مخالفم و کاملاً مخالفم بود. درمجموع، ۲۰ پرسشنامه مربوط به اعتباریابی، تکمیل و بازگردانده شد و پس از بررسی پاسخها نتایج به دست آمد. منظور از اعتباریابی برنامه درسی، استفاده از نظر و دیدگاه متخصصان است. در این مورد، ارزش و اثر بخشے برنامہ درسے از زوایای مختلف همچون، منطق، هدف، محتوا، فعالیت های یادگیری، معلم، زمان، مکان و روشهای ارزشیابی، سنجیده می شود. برای اعتباریابی الگوی پیشنهادی، از استادان و متخصصان علوم تربیتی، برنامه ریزی درسی، تعلیم و تربیت اسلامی، اخلاق و معارف اسلامی و روان شناسی با ملاکهایی مانند مدرک تحصیلی دکتری دارای مقاله و کتاب، با ابزاری به نام پرسشنامه برای اعتبار سنجى الگوى پیشنهادي استفاده شد. تعداد ۲۰ تن از متخصصان، ویژگیهای عناصر و مختصات کلی الگو، میزان سازگاری درونی عناصر و قابلیت اجرایی الگوی ارائه شده را مورد سنجش قرار دادند. به طوری که ۱۸ نفر از پاسخدهندگان کاملاً موافقم و ۱ نفر موافقم و ۱ نفر نظری ندارم را برای گزینه منطق ذکر شده برای الگوی برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی مناسب ارزیابی کردهاند. ۱۹ نفر از یاسخدهندگان کاملاً موافقم و ۱ نفر مخالفه را برای هدفهای برنامه معتبر داشتهاند. ۱۸ نفر محتوای برنامه درسی را در حد کاملاً موافقم، ۱ نفر نظری ندارم و ۱ نفر مخالفم را مناسب ارزیابی کردهاند. ۱۷ نفر از پاسخدهندگان کاملاً موافقم و ۲ نفر موافقم فعالیتهای پادگیری را مناسب ارزیابی کرده اند و ۱ نفر مخالفم ارزیابی کرده است. ۱۶ نفر از پاسخ دهندگان کاملاً موافقم و ۲ نفر موافقم و ۲ نفر نظری ندارم را برای نقش معلم متناسب ارزیابی کرده اند. ۱۷ نفر از پاسخدهندگان کاملاً موافقم و ۲ نفر موافقم، مکان یادگیری و تدریس را مناسب ارزیابی کردهاند و ۱ نفر مخالف ارزیابی کرده اند. ۱۶ نفر از پاسخ دهندگان کاملاً موافقه و ۳ نفر موافقه، زمان یادگیری و تدریس را مناسب ارزیابی کرده اند و ۱ نفر مخالف ارزیابی کرده اند. ۱۷ نفر از پاسخدهندگان کاملاً موافقم و ۳ نفر موافقم، نقش گروههای پیشبینی شده را مناسب ارزیابی کردهاند. ۱۸ نفر از پاسخدهندگان کاملاً موافقــم و ۲ نفر موافقم، مواد و منابع را مناســب ارزیابی کردهاند. ۱۸ نفر از پاســخدهندگان کاملاً موافقم و ۲ نفر موافقم شیوههای ارزشیابی پیشبینی شده برای دانش آموزان را در این الگو معتبر داشتهاند.

جدول (۲) نتایج اعتبارسنجی الگوی پیشنهادی رشد دینی و اخلاقی بر اساس طرح اکر

|       |                      | 0    | - ی ۰      | ٠ ي  | 70     | رک چہ | ٠ ى           | ٠. ر | ` ` `     | -5.                  |
|-------|----------------------|------|------------|------|--------|-------|---------------|------|-----------|----------------------|
| خالفم | مخالفم كاملاً مخالفر |      | نظری ندارم |      | موافقم |       | كاملاً موافقم |      | حد موافقت |                      |
| درصد  | نفر                  | درصد | نفر        | درصد | نفر    | درصد  | نفر           | درصد | نفر       |                      |
| -     | -                    | -    | -          | ٠/٠۵ | ١      | ٠/٠۵  | ١             | ٠/٩٠ | ١٨        | منطق                 |
| -     | -                    | ٠/٠۵ | ١          | -    | -      | -     | -             | ٠/٩۵ | 19        | هدفها                |
| -     | -                    | ٠/٠۵ | ١          | ٠/٠۵ | ١      | -     | -             | ./9. | ١٨        | محتوا                |
| -     | -                    | ٠/٠۵ | ١          | -    | -      | ./١٠  | ۲             | ٠/٨۵ | ۱۷        | فعالیتهای<br>یادگیری |
| -     | -                    | -    | -          | •/1• | ۲      | •/1•  | ۲             | ٠/٨٠ | 18        | نقش معلم             |
| -     | -                    | ٠/٠۵ | ١          | -    | -      | •/1•  | ۲             | ٠/٨۵ | ۱۷        | مكان                 |
| -     | -                    | ٠/٠۵ | ١          | -    | -      | ٠/١۵  | ٣             | ٠/٨٠ | 18        | زمان                 |
| -     | -                    | -    | -          | _    | -      | ٠/١۵  | ٣             | ٠/٨۵ | ۱۷        | گروهبندی             |
| -     | -                    | -    | -          | -    | -      | •/1•  | ۲             | ٠/٩٠ | ١٨        | مواد و منابع         |
| -     | -                    | -    | -          | -    | -      | •/1•  | ٢             | ٠/٩٠ | ۱۸        | ارزشیابی             |

بر اساس بررسیها، ۲۰ نفر از متخصصان حوزههای تعلیموتربیت اسلامی، برنامهریزی درسی، معارف اسلامی و روان شناسی، مختصات کلی الگو، میزان سازگاری درونی عناصر و قابلیت اجرایی را با گزینه کاملاً موافقم ارزیابی کرده اند.

جدول (۳) مشخصات کلی الگو و میزان سازگاری درونی عناصر و قابلیت اجرایی

| خیلی کم |      | کم   |      | متوسط |      | زياد |      | خیلی زیاد |      | ۵                            |
|---------|------|------|------|-------|------|------|------|-----------|------|------------------------------|
| درصد    | نمره | درصد | نمره | درصد  | نمره | درصد | نمره | درصد      | نمره | پرسش                         |
| -       | -    | -    | -    | -     | -    | -    | -    | ./١٠٠     | ۲٠   | میزان سازگاری درونی<br>عناصر |
| -       | -    | -    | -    | -     | -    | -    | -    | ./١٠٠     | ۲٠   | قابلیت اجرایی الگو           |
| -       | -    | -    | -    | -     | -    | -    | -    | ./١٠٠     | ۲٠   | چهارچوب الگو                 |

#### ىحث

نظام آموزشیی جمهوری اسلامی ایران، خصیصه اسـلامی دارد؛ بنابراین اگر به تربیت دینی و اخلاقی در این نظام آموزشی توجه شود به یکی از مهمترین ساحتهای نظام تعلیموتربیت اسلامی که همان تربیت دینی و اخلاقی است، دست خواهیم یافت. با این وجود، نتایج بسیاری از پژوهشهای انجام گرفته درباره تربیت دینی و اخلاقی، نشان دهنده آن است که تربیت دینی و اخلاقی، وضعیت مطلوبی ندارد و حتی آموزش این مفاهیم با تأثیرات معکوس نیز همراه بوده است؛ همچنین ارزشهای دینی آن چنان که باید در وجود دانش آموزان نهادینه نشده است؛ رفتارها و تفکرات غیراخلاقی و غیر دینی در بین افراد بهوفور دیده مى شـود. با اين وجود، الگوى جامعي كه بتواند شـمايي از تربيت ديني و اخلاقي را در قالب عناصر برنامه درسے ارائه نماید، طراحی نشده است. بر این اساس، هدف از اجرای این پژوهش، طراحی و اعتباریابی الگوی مطلوب برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی دوره اول متوسطه است. برای اجرای این پژوهش، از روش توصیفی از نوع تحلیلی استفاده شده است که در دو مرحله اجرا شد؛ طراحی چار چوب مفهومی پژوهش، بر اساس مدل اکر و اعتباریابی چارچوب مفهومی الگو. برای طراحی الگوی رشد دینی و اخلاقی، اسـناد مکتوب، تجارب جهانی، پیشـینهها و الگوهای موجود در رابطه با آموزش مفاهیم دینی و اخلاقی، تعلیموتربیت اسلامی، روانشناسی رشد و ویژگیهای رشدی دانش آموزان، مورد بررسی و تحلیل قرار گرفت و الگوی مطلوب برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی دوره اول متوسطه، با مطالعه ادبیات و مبانی نظری و اسـناد در دسـترس، بر اسـاس مدل اکر (شـامل منطق، هدف، محتوا، نقش معلم، زمان، مکان، گروهبندی، مواد و منابع و ارزشیابی) ارائه شد. پس از طراحی و پیشنهاد هر الگویی، لازم است اعتبار آن الگو را متخصصان مربوط بررسے و تأیید کنند؛ از اینرو، الگوی پیشـنهادی برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی، توسط ۲۰ نفر از استادان و متخصصان علوم تربیتی، برنامهریزی درسی، تعلیم وتربیت اسلامی، اخلاق و معارف اسلامی و روان شناسی سنجیده شد.

طبق بررسیهای به عمل آمده، عناصر الگوی مطلوب برنامه درسی رشد دینی و اخلاقی در منطق، هدف، محتوا، نقش معلم، زمان، مکان، گروهبندی، مواد و منابع و ارزشیابی، با درصد بالایی مورد تأیید متخصصان قرار گرفت. به طوری که در الگوی ارائه شده، منطق با اعتبار ۹۰ درصد، هدف با اعتبار ۹۰ درصد، محتوا ۹۰ درصد، فعالیتهای یادگیری با ۸۵ درصد، نقش معلم با ۸۰ درصد، مواد و منابع با ۹۰ درصد، گروهبندی با ۸۵ درصد، زمان با ۸۰ درصد، مکان با ۸۵ درصد و سنجش و اندازه گیری با اعتبار ۹۰ درصد طراحی شده است. همچنین، ۱۰۰ درصد از متخصصان، مختصات کلی الگو، میزان سازگاری درونی عناصر و قابلیت اجرایی الگوی ارائه شده را تأیید کردند. بنابرایی، می توان نتیجه گرفت که میان عناصر برنامه درسی، ارتباط منطقی وجود دارد و الگو از نظر منطق، هدف، محتوا، فعالیتهای یادگیری،

زمان، مکان، سـنجش و ارزشیابی، دارای سیر منظم و منطقی است و از جامعیت، هماهنگی و یکپار *چگی* لازم برخوردار است.

لـذا مصادیق مطرحشـده در الگوی مطلوب برنامه درسـی رشـد دینی و اخلاقـی در آثار و تحقیقات بسـیاری از صاحبنظران مورد تأیید اسـت (حسـنی و وجدانـی، ۱۳۹۶؛ رحمانپور و میرشـاه جعفری، ۱۳۹۵؛ حسـنی، ۱۳۹۵؛ باهنـر، ۱۳۹۴؛ عزیـزی، ۱۳۹۳، کوکونارس، ۲۰۱۶؛ اسـکات ۲۰۱۶؛ کیلن و اسمیتانا ۲۰۱۵؛ هورنبرگ ۲۰۱۵؛ خلجزاده ۱۳۹۴؛ پارا و مانوئل، ۲۰۱۴؛ میشل سون و همکاران، ۲۰۱۴؛ والکر، ۲۰۱۲؛ واحدی غریبی، ۱۳۹۴؛ ملکی، ۱۳۹۴) برخی از این مفاهیم دینی و اخلاقی در مدرسههای والکر، ۲۰۱۲؛ واحدی غریبی، ۱۳۹۴؛ ملکی، ۱۳۹۴) برخی از این مفاهیم دینی و اخلاقی در مدرسههای بسـیاری از کشورها اجرا شده اسـت؛ ازجمله می توان به ژاپن، آلمان و ایران اشاره کرد. بنابراین شناسایی و آموزش این مهارتها به بهبود یادگیری و کاربرد مؤثر مفاهیم دینی و اخلاقی می انجامد. بر این اسـاس، برای برخورداری از کیفیت آموزش عملوب در زمینه آموزش مفاهیم دینی و اخلاقی در مدرسـهها، لازم اسـت الگوی برنامه درسی مناسبی برای آموزش این مفاهیم، در مدرسهها اجرا شود تا فراگیران از توانایی لازم در زمینه یادگیری این مفاهیم برخوردار شوند.

بنابراین، برای تحقق چنین هدفی و با توجه به لزوم آموزش این مفاهیم در مدرسهها لازم است مطابق الگوی ارائه شده، **منطق،** شامل: توجه به خدامحوری، توجه به شکوفایی گرایشهای فطری، کاهش آسیبهای اجتماعی بازشناسی امور خوب از بد، توجه به آموزش اصول اخلاق قراردادی، توجه به آموزش فضایل نفسانی، افزایش انگیزه برای یادگیری مفاهیم دینی و اخلاقی، توجه به مفهوم بصیرت و آگاهی، ایجاد زمینه برای نزدیک شدن به کمال؛ هدفها شامل: دستیابی به سالامت معنوی، فهم مفهوم معاد، تقویت هوش معنوی، دستیابی به تهذیب نفس، دستیابی به خودشناسی، دستیابی به تزکیه نفس، تمایز بین رفتار خوب و بد، تربیت روح، رشد مهارتهای میان فردی، تجزیه وتحلیل درباره مسائل اخلاقیی و دینی، تدبیر درباره مسائل اخلاقی و دینی، ایجاد مهارت حل مسائل اخلاقی، ایجاد مهارت خویشتن داری، کسب مهارت انتخابگری درست؛ محتوا شامل: رعایت حد اعتدال و دوری از افراطوتفریط، تأکید بر بازشناسی امور خوب و بد، اشاره بر قضاوت درباره امور، اشاره بر استدلال درباره امور، شامل بودن ارزشهای معنوی، مدنظر گرفتن استقلال طلبی فراگیران، تطابق مطالب ارائه شده در محتوا با نیاز و درک و فهم دانش آموزان، معرفی افراد بر جسته در زمینه دینی و اخلاقی به عنوان الگو؛ تنظیم فعالیتها شامل: توجه به فراگیر به عنوان مشارکت کننده فعال در فرایند یادگیری، ارائه مطالب به صورت قصه، معما، نمایش و فیلم، استفاده از فعالیتهای دستهجمعی و گروهی، رعایت حد اعتدال در انتقال مفاهیم، دوری از افراطوتفریط؛ نقش معلم شامل: هدایتگر یادگیری، تسهیلگر یادگیری، هدایت فعالیتهای یادگیری، ایجاد ذوق و علاقه در فراگیران، الگو بودن معلم، توانایی در ایجاد مهارتهای شناختی، عاطفی، روانی

حرکتی، بیدار نمودن وجدان فراگیران، توانایی اثرگذاری بر ذوق و عواطف فراگیران، پایبندی به مسائل دینیی و اخلاقی؛ مواد و منابع شامل: یادگیری به کمک فیلم، یادگیری به کمک داستان، به کار بردن وسایل کمک آموزشی، ارائه مطالب بهصورت داستان و فیلم و تصویرهای متحرک، انتقال زیاد و سریع مطالب بهصورت گویا و صریح عینی و ملموس در زمان کوتاه؛ گروهبندی شامل: توجه به کار گروهی، توجه به یادگیری مشارکتی، توجه به رفتار صمیمانه با یکدیگر، برقراری ارتباط در گروههای کوچک، استفاده از فعالیتهای گروهی و مشارکتی، تشکیل گروههای فراگیر محور؛ مکان شامل: طراحی محیط مناسب یادگیری، ایجاد تغییرات جدید در محیط، توجه به دگرگونی شرایط محیطی، یادگیری در هر مکان، از یادگیری، ایجاد تغییرات جدید در محیط، توجه به دگرگونی شرایط محیطی، یادگیری در هر مکان، از بین ناسب، مکان مناسب؛ زمان شامل: انجام دادن هر کار در وقت خود، اجرای فعالیتها در زمان و مکان مناسب، توجه به انتقال مطالب زیاد در زمان کوتاه، اختصاص زمان مناسب برای فعالیتهای گروهی و مشارکتی، توجه به ارزشیابی همسالان، ارزشیابی مواد و منابع یادگیری؛ و ارزشیابی شامل: توجه به خود ارزیابی، توجه به ارزشیابی همسالان، ارزشیابی مواد و منابع یاددهی و یادگیری، توجه به روش مشاهده رفتار، استفاده از روش پروژه، استفاده از خود ارزیابی فراگیران باشد، تا بدینوسیله دانش آموزان آموزشهای لازم را در زمینه مفاهیم دینی و اخلاقی ببینند و بتوانند مهارتها و اطلاعات لازم را مطابق با درک و علایق و با روشها، محتوا و مواد و منابع مناسب کسب کنند.

### نتىجەگىرى

می توان نتیجه گرفت که اجرای الگوی ارائه شده، زیربنای یادگیری هر چه بهتر و مطلوب تر مفاهیم دینی و اخلاقی را فراهم می آورد و می تواند این مفاهیم را با محتوا، مواد آموزشی، روشها و فعالیتهای مناسب، در محیط، زمان و مکان مناسب، به دانش آموزان انتقال دهد. همچنین یادگیری مفاهیم دینی و اخلاقی می تواند نگرشها و عادات نابی را در دانش آموزان، ایجاد و در تصمیم گیری ها و فعالیتهای دوران بزرگسالی آنان نقش بسزایی ایفا کند.

#### تقدیر و تشکر

بدین وسیله از استادان گران قدر دانشگاه آزاد اسلامی واحد مرند که با همکاری صمیمانه خود موجبات اجرای مطلوب این پژوهش را فراهم آوردند تشکر و قدردانی می شود.

#### تضاد منافع

نویسندگان مقاله در مندرجات مقاله حاضر هیچگونه تعارض منافعی ندارند.

#### فهرست منابع

Andishe, H., Abedi, A., & Sharif Asgari, H. (2020). Cognitive functions of religious educa-

tion in existence. Journal of Quranic Knowledge, 43, 39-64. [in Persian]

Azizi, F. (2014). The growth of spirituality and religion in children. *Quarterly Journal of Medical History*, 21(1), 7-14. [in Persian]

Bagheri, KH. (2016). *Take another look at Islamic education*. Tehran: Madrese. [in Persian] Bahonar, N. (2015). *Teaching religious concepts in line with developmental psychology*. Tehran: International Publishing. [in Persian]

Bosliki, H. (2019). Factors of children's moral development in the parent-child relationship from the perspective of moral psychology. *Scientific Quarterly- Ethical Research*, *2*(4), 113-135. [in Persian]

Document of Fundamental Transformation of Education (2011). Supreme Council of the Cultural Revolution, Tehran. [in Persian]

Farhosh, M. (2019). Spiritual growth in Islamic psychology research. *Journal of Research in Religion & Health*, 5(2), 1-5. [in Persian]

Gogani, D. (2013). A study of the observance of the principles of curriculum planning in the preparation and compilation of English language books (1) from the perspective of English language teachers in the cities of Esco and Khosrow Shahr in 1992-91. Master Thesis. Curriculum planning group. Faculty of Humanities. Islamic Azad University of Marand. [in Persian]

Hafezi, A. R. (2017). Investigating the inclusion of religious education components in child development magazines. A study based on content analysis. *Journal of Islamic Education*, 12(24), 139-150. [in Persian]

Hasani, M. (2016). Investigating the approach of moral education in the formal and general education system of primary school. *Journal of Islamic Education*. *11*(22), 25-51. [in Persian] Hasani, M., Vojdani, F. (2017). Qualitative content analysis of elementary school social studies textbooks from the perspective of moral education. *Journal of Islamic Education*, *12*(25), 29-54. [in Persian]

Hornburg, K. (2015). *Moral Education in Japan. The Coming of a New Dawn, Abe's New Moral Education*. University Oslo Fall 2015.

Hoshyari, Z., Delaver, A., Minaee, A., & Eskandari, H. (2018). Comparison of two approaches based on reminder and recognition in measuring moral growth: Neoclebrians and the challenges of examining moral growth. *Iranian Journal of Psychiatry & Clinical Psychology*, 24(1). [in Persian]

Javadipour, M. (2006). *Design and validation of a physical education curriculum model in Iranian schools*. Ph.D. Thesis. Curriculum planning group. Faculty of Psychology and Edu-

cational Sciences. Tehran Teacher Training University. [in Persian]

Kardan, A. M. (2016). *An Introduction to Islamic Education, Philosophy of Education*. Tehran. Samt. [in Persian]

Karimi, N., kazemi, M., Agayari, S., & Maddah karani, Z. (2012). Investigating the process of moral development from the perspective of cognitive evolution. *Third Suhrawardi National Conference. University of Zanjan*. 1-10. [in Persian]

Kavyani, S. (2019). The pathology of religious education in the individual realm from the perspective of Nahj al-Balaghah. *Quarterly Journal of Research in Islamic Education*, 27(42), 5-26. [in Persian]

Keshavarz, S. (2008). Characteristics and harms of religious education hub. *Islamic Education Quarterly*, *3*(6), 93-122. [in Persian]

Killen, M., & Smetana, J. G. (2013). Origins and Development of Morality. In book: *Handbook of child psychology and developmental science*, Vol. 3 (pp.701-749).

Koukounaras Liagkis, M. (2016). *Teaching Religious Education in Schools and Adolescents' Social and Emotional Development.* An Action Research on the Role of Religious Education and School Community in Adolescents Lives. *Cultural & Religious Studies*, 4(2), 121-133. DOI:10.17265/2328-2177/2016.02.004

Maleki, H. (2015). *Principles and principles of education*. Tehran: Ayiyjh. [in Persian] Mehrmohammadi, M. (2004). *Curriculum, perspectives, approaches and perspectives*. Tehran: Behnashr. [in Persian]

Michaelson, V., Robinson, p., & Pickeett, W. (2014). Participation in church or religious groups and its association with health: a national study of young Canadians. Journal of religious and health, 53, 1353-1373.

Nasiri, F., Ezadi Moez, SH., Fallahi, A., & Shamkhani, A. (2011). Internalization of Islamic values among students from the perspective of educational educators. *Journal of Cultural Engineering*, *57*(1), 74-85. [in Persian]

National Curriculum of the Islamic Republic of Iran (2012). Tehran: Educational Research and Planning Organization. [in Persian]

Neuman, M. E. (2011). Addressing children's Beliefs through Fowlers stages of Faith. *Journal of Pediatric Nursing*, 26, 44-50.

Omidi, M., & Fazlollah Gomshi, S. (2015). A study on the principles and methods of moral education of children from the perspective of Imam Ali and Jean-Jacques Rousseau. *Journal of Ethics Quarterly*, 12(19), 37-63. [in Persian]

Parra, A., & Manuel, J. C. (2014). Changes resulting from paranormal/spiritual experiences

and their effects on peoples well beings. Journal for the study of spirituality, 4, 73-82.

Rahmanpour, M., & Mirshah Jafari, S. A. (2016). Disadvantages of religious education and providing appropriate solutions from the perspective of experts with a curriculum approach. *Research in Islamic Education Iussues*, 24(23), 31-52. [in Persian]

Reza khalajzzadeh, M. (2015). The role of moral growth in resolving professional ethics problems. *Quarterly Journal of Laboratory & Diagnosis*, 27(1), 33-39. [in Persian]

Roudi, M. T., Fathivajargah, K., Arefi, M., Hakimzadeh, R., & Sharifi, M. (2018). Conceptualizing curriculum counseling as one of the new realms in the field of curriculum studies. *Two Quarterly Journal of Theory & Practice in the Curriculum*, *6*(11), 105-140. [in Persian] Scott, K. (2016). *Curriculum and Religious Education*. REGR 6140.

Shoaibi, Z. (2013). Moral judgment. Electronic publishing. Green Book. [in Persian]

Sobhaninejhad, M., Ahmadi Arani, N., Najafi, H., Abdollahyar, A., & Mohammadi, A. (2014). A new explanation of the components of the hidden curriculum with emphasis on Van Menen's phenomenology. *Quarterly Journal of Research in Curriculum Planning*, 4(27), 8-21. [in Persian]

Tagipour zahir, A. (2011). *Principles and principles of education*. Tehran: Agah Publishing Institute. [in Persian]

Vahedi, M., & Gharibi, F. (2015). Analysis of the principles and methods of moral education from the perspective of Allameh Mohammad Taghi Jafari. *Journal of Ethics Quarterly*, *5*(19), 83-106. [in Persian]

Vojdani, F., Imani Naeeni, M., & Sadegzade Gamsari, A. (2014). Critical study of three common views of moral education based on the view of Allameh Tabatabai. *Quarterly Journal of Educational Sciences from the Perspective of Islam*, 2(2). [in Persian]

Vojdani, F., Imani Naeeni, M., Akbarian, R., & Sadegzade Gamsari, A. (2013). The nature of moral education from the point of view of being individual or collective from the point of view of Allameh Tabatabai. *Journal of Research in the Issues of Islamic education*, 21(18), 11-23. [in Persian]

Walker, A. G. (2012). The Relationship between the integration of faith and work with life and job outcomes. *Journal of business ethics*, 12(3), 453-461.

Zandvanian, A., Tayyebi, R., & Rasouli, R. (2015). Fowler's theory of faith growth as a framework for religious education. *Quarterly Journal of Religions & Mysticism*, 48(1), 67-79. [in Persian]